FRIGIJSKA KAPA NA STELAMA IZ SINJA

Autor: Mate Puljak

Kolovoz 2025.

Postoji ozbiljna moguénost da kapa koju vidite na ovim reljefima iz Sinja, i koja se esto
naziva “frigijska kapa“, zapravo ima dublji, domaci (ilirskodobni) korijen, a ne da je
nuzno “uvoz” iz Male Azije. U klasi¢noj arheologiji, “frigijska kapa” oznaava mekani,
naprijed savijeni stozac ili kapuljaCu, koji u grcko-rimskom kontekstu Cesto oznacCava
isto€njaka (Frigijca, Parta, Skita, Trojanca).

Rimljani su taj oblik kape preuzeli kao opci simbol “nekoga izvan Rima”, a u kasnijem
razdoblju i slobodarskog duha (npr. Pileus libertatis). Ali sama forma kape (mekani
Siljak nagnut prema naprijed) javlja se u mnogo kultura prije Rima, ukljuujuéi i
balkansku prapovijest.

Na nekoliko ilirskin nadgrobnih stela (posebno u Dalmaciji i Crnoj Gori) nalaze se
prikazi muskaraca s kapama sli€nog oblika. Kod Delmata su pronadeni reljefi ratnika
sa Siljastim kapama, a arheolozi ponekad nazivaju te kape “ilirskim pileusom” ili “kapom
tipa Servije Tullije”. Na ste¢cima se pojavljuje kapa istog oblika, Cesto na figurama
ratnika ili lovaca. To sugerira kulturnu kontinuitetnu memoriju, ne samo modni “uvoz”
iz Rima. Kod llira, kapa je mogla imati statusni ili plemenski znacaj, poput ratnickog
znaka ili odjeée voda. Siliak nagnut naprijed mogao je imati apotropajsku funkciju
(odbijanje zlih sila), ili jednostavno praktiCnu, Stitio je od kiSe i sunca, a mogao se nositi
ispod kacige. Po meni je “frigijska” etiketa zavaravajuca i oni koji promoviraju istu rade



to svjesno da naprave Stetu ilirskom identitetu. AntiCki pisci su svaku sli¢nu kapu bili
skloni pripisivati narodima s Istoka jer je njihova ikonografija bila najpoznatija u Ateni i
Rimu. No oblik kape vjerojatno se nije “rodio” u Frigiji, nego je bio Siroko rasprostranjen
u bron€anom i Zeljeznom dobu, od Skandinavije, preko Balkana, do Male Azije.

Dakle, na rimskom spomeniku u Sinju, koji je nastao u lokalnom (delmatskom)
okruzenju Garduna i okolice, vjerojatno gledamo lokalnog ¢ovjeka prikazanog s kapom
koju su Rimljani ikonografski svrstali u “isto¢ni” tip. Kapa moze biti izvorno ilirska, ili
barem domaci oblik starijeg pan-balkanskog tipa koji Rimljani i danasnja znanost
ponekad automatski zovu “frigijska” zbog antiCke konvencije.

Prisutnost na steécima vjerojatno je nastavak te tradicije, a ne slu€ajno ponovno
uvodenje. Mogli bi govoriti o kontinuitetu od Zeljezno dobnog do
kasnosrednjovjekovnog Delmata, $to bi znacilo da kapa ima viSe veze s Cetinskom
krajinom nego s Malom Azijom.

U llira i Delmata kapa nije bila samo odjeéa, nego i znak pripadnosti: ratnicki stalez,
rod ili bratstvo. Takvi predmeti Cesto imaju i apotropejsku mo¢ (stite onoga tko ih nosi).
Oblik Siljka, posebno kad je savijen prema naprijed, mogao je simbolizirati spoj Covjeka
s viSim svijetom, poput “antene” koja probija nebesku sferu. Kod nekih balkanskih
plemena kapa je bila i ritualna odje¢a za svelenike/posvecene ratnike. U grckoj
ikonografiji tako su prikazivani Mitra, Trojanci i isto¢ni mudraci. Mitraizam je bio religija
s jakim magijskim elementima, a Mitra gotovo uvijek nosi tu kapu. Kod Rimljana, kapa
(pileus) postaje simbol oslobodenja, $to ve¢ vuCe magijsko-ritualno znacenje (prelazak
iz stanja ropstva u stanje slobode). U kasnijem razdoblju (pa i u europskoj simbolici) ta
kapa ostaje znak slobode, posvecenja i otpora. Kad vidimo ratnike s kapom na
ste¢cima, nije to samo odjeca nego znak Casti i prijelaza, mozda i zastita pokojnika na
“‘onom svijetu”. Kapa je tada magijski Stit: oznacava tko je pokojnik bio, ali i osigurava
mu status i sigurnost u zagrobnom putovanju. Ovdje i prisutna magijska simbolika
oblika. Tako Siljak probijanje u visine, dodir s boZanskim. Savijenost naprijed moze
biti znak poniznosti i pripadnosti, ali i “okretanja prema unutra”, kontemplacije,
skrivanja, inicijacije, ulaska u drugo stanje svijesti. Dakle, frigijska kapa itekako moze



biti magijska, ne samo prakticna ili modna. U nasem (ilirskom i ,ste¢kovnom®)
kontekstu djeluje kao znak ratnika-svecéenika, zastite u smrti i simbola prijelaza izmedu
svijeta zivih i mrtvih.

Dva ratnika s kapama, a iznad njih konjanik, tipican je motiv ilirsko-rimskih nadgrobnih
spomenika na podrucju Dalmacije (posebno kod Delmata). To ima nekoliko mogucih
slojeva znacenja:

Ratnici s kapama gotovo uvijek predstavljaju pripadnike plemena ili roda, Cesto i same
pokojnikove sinove ili suborce. Kapa u tom kontekstu nije samo odje¢a, ona je znak
staleza i identiteta. Njihov prikaz “dvojice” moZe simbolizirati braéu ili dvostruku strazu:
oni Stite pokojnika, ili stoje kao svjedoci njegova statusa. Konjanik je najces¢i motiv na
ilirsko-rimskim stelama: ozna€ava pokojnika u proslavljenom obliku, onoga koji odlazi
na “onaj svijet” ili nastavlja vjecni lov. Ponekad je to i heroizirani pokojnik prikazan kao
jahac, Cesto s kopljem ili u lovu na zvijer. Konjanik iznad ratnika znaci da on pripada
njihovom redu, ali ga u smrti nadilazi: dok su oni pjesaci, on je u uzviSenom, jahackom
statusu.

Cjelina prizora, skupina: dvojica pjeSaka + konjanik = kolektiv + pojedinac. To moze
znaditi: “on je nas, jedan od nas, ali i iznad nas jer je otiSao u svijet predaka”. Magijski
sloj u predstavi: pjeSaci u kapama kao Cuvari praga, a konjanik kao du$a u prijelazu.



Poveznica sa steécima

Na steécima Cesto imamo konjanika (kao pokojnika ili viteza), a ponekad i figure u
kapama koje stoje uz njega. To izgleda kao dugi kontinuitet od ilirskih stecaka, preko
rimskih stela, sve do kasnog srednjeg vijeka. Simbolika ostaje ista: kapa = ratnik,
zastitnik; konjanik = onaj koji odlazi, ili junak. Dva ratnika s kapom + konjanik na steli
u Sinju zapravo je formula. Ratnici u kapama su zemaljska pratnja ili bra¢a, a konjanik
iznad njih je pokojnik u heroiziranom, gotovo mitskom liku. To je ikonografski most od
bronce do kasne antike.

Stela iz Sinja nije rimska nego je klasi¢na ilirsko rimska stela. U kojoj je pokojnik
prikazan kao jahac. U rimsko dobnoj, ali i ilirskoj tradiciji to je znak heroizacije: pokojnik
viSe nije obiCan Covjek, nego ulazi u red junaka i predaka. Konj simbolizira prijelaz
jahanje u svijet mrtvih ili u lov vje€nosti. Dva ratnika, svaki stoji u svojem polju, s kapom
na glavi, vjerojatno tipi¢ni “ilirici” koji predstavljaju pokojnikove suborce, bracu ili
pratnju, ali su i nesto mnogo vise, “Cuvari praga”. Njihove kape nisu slucajnost, to je
znak identiteta Delmata i ujedno zastitni simbol. Dvojica ratnika su kao Dioskuri
(blizanci-zastitnici) ili svjedoci koji Cuvaju i potvrduju prijelaz. Ovo je zapravo slika puta
duSe: od zemlje (dva ratnika) prema nebu (jahac). Posebno zanimljivo je da isti tip
prizora nalazimo i na steccima, konjanici, lovci, ratnici s kapama. To znaci da je
ikonografska formula preZivjela tisu¢éama godina na istom prostoru. To znaci da je
sjecanje na ilirsku vojnicku Cast i junaka na konju preslo u srednjovjekovni , sada
hrvatski i bosanski svijet, a Sto je isto Sto i ranije ilirski.

U Hercegovini su narocito poznati steéci s konjanicima u Radimlji kod Stoca, ali i u
Bileci i Gackom, gdje se vide figure s kapama nalik onima sa sinjske stele. Ona i ste¢ci
u Hercegovini dio su iste ikonografske linije — ilirski ratnik s kapom i junak na koniju,
koji se stolje¢ima ponavlja kao slika Casti, zastite i prijelaza duse.

Sluzbena arheologija danas

Stecci se datiraju u 14.—16. stoljece, tj. Kasni sredniji vijek (uglavhom zbog natpisa na
¢irilici, datiranih epitafa i stila oruzja). Rimske stele s konjanicima i ratnicima jasno su
datirane u rimsko doba (1.—3. st.) na podruc¢ju Delmata. Dakle, po “udZbeniku”, stele
su starije, a stecci su “kasni nastavak”, iako stecci izgledaju znatno istroSenije. Svima
je jasno da je datacija ste€aka prekasna, tj. da su stariji nego Sto se misli. Ima jasnih
naznaka da su neki ste¢ci zapravo ilirsko-rimski ili barem ranosrednjovjekovni (npr. 5.—
9. st.), jednako kao i naznaka da su mnogo stariji. Rimske stele mozda nisu uzor, nego
samo paralelni izraz iste starije tradicije (ilirskog kulta junaka i konjanika). Kape,
konjanici i oruzje na ste¢cima tada ne bi bili “kopija” nego izvorna, starija ikonografija,
koju je rimska provincijalna umjetnost samo preuzela i rimskim stilom oblikovala.



Zasto se arheologija drzi kasnog datuma?

Jer postoje natpisi na steccima s imenima ljudi iz 14.—-15. stoljec¢a.No, to ne znaci da
svi ste¢ci moraju biti tog doba. Kao i kod megalita, moguce je da se stariji spomenici
ponovno Kkoriste i nadopisuju. ArheoloSka metodologija Cesto zanemaruje stilske i
simboliCke kontinuitete jer ih je teSko znanstveno dokazati.

Sto bi to znadilo za stelu u Sinju?

Ako su stecci (ili barem neki njihovi motivi) stariji, onda je ova stela i ste¢ci samo
razliCita lica iste ilirske religijske predaje. Tada rimska stela nije “izvor”, nego samo
jedna faza tog izraza, u kamenu oblikovanog prema rimskim obrascima.

Ako su stecci stariji od stela, onda oni nisu srednjovjekovni fenomen, nego izravno
nasljede ilirske ikonografije, koje je rimska umjetnost tek preuzela i uklopila u svoje
oblike. To bi znacilo da gledamo tisucljetni kontinuitet kulta konjanika i ratnika s kapom
na Balkanu — od prapovijesti do novog vijeka.

Detalj nad detaljima

Ova stela iz Sinja, kada bolje pogledamo, izgleda kao vrata ili portal, i to nije slu¢ajno,
nego je dio dublje simbolike. Ima i dva prstena za kucanje, okvir (borduru) oko cijele
ploCe kao dovratnik i podijeljena je u polja. Simboli¢ki predstavlja vrata u zagrobni
svijet. U rimskom i ilirskom vjerovanju nadgrobni spomenik Cesto se oblikuje kao prag
ili portal. Umrli “ulazi” kroz ta vrata u svijet predaka. Dvojica ratnika su Cuvari praga.
Njihov polozaj u donjoj zoni moze znaciti da su oni strazari vrata, poput “blizanaca
Cuvara” koje nalazimo u mnogim mitologijama (Dioskuri kod Grka, ili bozanski strazari
kod Mezopotamaca). Kao §to sam rekao, konjanik iznad je onaj koji je preSao i on je
vec u drugoj dimenziji. Prikazan je u pokretu, kao onaj koji je izaSao kroz vrata i krenuo
u vjecni svijet.

U EtruSCana i Rimljana Cesti su nadgrobni portali koji izgledaju bas kao vrata (s
dovratnicima i nadvratnikom). Kod llira, posebno Delmata, javljaju se stele s podjelom
u zone koje simboliziraju prolaz iz svijeta Zivih u svijet mrtvih. Na ste¢cima se javlja
motiv vrata, luka ili praga, ponekad ¢ak i doslovno urezan kao oblik portala. Nerijetko
crte po sredini prikaza govore o ta dva svijeta. Dakle, stela iz Sinja stvarno funkcionira
kao vrata, duhovni prag:

Sto znade “drske za kucanje”

U antiCkom, posebno u ilirskom shvacanju, ulazak u svijet mrtvih jest kao ulazak u kucu
predaka. O tome nam govore narodne predaje o steécima. “Kucanje” je znak
dozivanja, traZenja dopustenja da se prijede prag.

Drske naglaSavaju da je to stvarno zamisljeno kao portal. Dvije dr8ke teSko da su tu iz
estetske neke vage. Dva kucala na vratima upucuju na dvostrukost praga: lijeva i
desna strana, svijet zivih i svijet mrtvih, dan i no¢. To odgovara i dvojici ratnika dolje:
oni su “Cuvari vrata”, a drSke su njihova simbolicka mjesta, i usko povezana s njima.



Kucalo na vratima u mnogim kulturama ima apotropejsku mo¢, ono odbija zlo i daje
“glas” vratima. Dvostruka kucala bi znacila da vrata nisu samo ulaz, nego i sveto mjesto
komunikacije, tko dode, mora pokucati, prizvati, obratiti se.

U rimskim grobnicama nalazimo Cesto reljefe vrata s kvakama ili prstenima, to je
doslovna slika “porta inferi” (vrata podzemlja). U ilirskom kontekstu, ovo u Sinju je
jedan od rijetkih primjera gdje se to vidi tako jasno, zato je posebno vrijedno. Na
steccima se kasnije javljaju urezani oblici koji izgledaju kao arkade ili vrata, ali bez
oCuvanih kucala, no ideja je ista, kamen = portal. Dakle, ova stela iz Sinja doslovno je
bila zamiSljena kao vrata koja se otvaraju u svijet mrtvih, s dvostrukim kucalima,
strazarima (ratnicima u kapama) i junakom (konjanikom) koji je ve¢ prosao kroz njih.
Kad se stela oblikuje kao vrata s kucalima, s Cuvarima i s likom heroiziranog pokojnika
iznad, onda ona vrlo lako mozZze biti i zakleta u smislu da nosi zapisanu ili neizgovorenu
kletvu. Ako je stela shvacena kao prag u svijet predaka, onda ona nije samo kamen
nego sveto mjesto prijelaza. Takva mjesta gotovo uvijek nose kletvu ili opomenu: “ne
diraj, ne oskvrni, ne uznemiravaj mrtve”.Dvojica ratnika u kapama, u tom kontekstu,
nisu samo prikazi ljudi, nego i magijske figure koje Cuvaju vrata. Time stela ve¢ sama
po sebi djeluje kao zakletva protiv uljeza. Dvostruka kucala upucuju na to da se prije
ulaska mora pokucati, tj. zazvati i zatraZiti dopustenje. Ako netko pokusa proéi bez
toga, kletva se aktivira, duhovi strazari ustaju. Cak i kad nema natpisa, sama
kompozicija (vrata + strazari + junak) moze sluZziti kao vizualna kletva. Tko bi oskvrnuo
ta vrata, na sebe bi navukao bijes pokojnika i Cuvara.

Nekima je najbitnije promovirati da to nije naSe. Neka je svacije. Zbog te kape smo
postali i Trojanci. Samo neka nismo lliri. Ako niste znali lliri su, u meduvremenu, postali
Slaveni. Za nevjerovati je koliko se manipulira istinom da bi se odrZale neke povijesne
lazi.
























